
Το Μυστήριο τῆς Μετανοίας 
Ἐξομολογήσεως

Μυστήριο  τῆς  μετανοίας  ἢ  ἐξομολόγηση  ἢ  δεύτερο  βάπτισμα 
ἀποκαλεῖται  τὸ  θεοσύστατο  μυστήριο  τῆς  ἐκκλησίας  κατὰ  τὸ  ὁποῖο 
παρέχεται  στὰ  μέλη  τῆς  ἐκκλησίας  θεραπεία  διὰ  τῆς  ἀφέσεως  τῶν 
ἁμαρτιῶν. Στόχος τοῦ μυστηρίου εἶναι ἡ συνεχὴς θεραπεία τῶν  
ἀσθενειῶν  (πνευματικῶν  καὶ  σωματικῶν)  ποὺ  ἀποκτοῦν  τὰ  μέλη  τῆς 
ἐκκλησίας, ἀπὸ τὴν αὐτεξούσια κίνησή τους πρὸς τὸ κακό. Εἶναι μυστήριο 
ἐπαναλαμβανόμενο  καὶ  ἀποτελεῖ  ἕνα  "ἀπὸ  τὰ  ἰαματικότερα  καὶ 
δραστικότερα (μυστήρια) ὡς πρὸς τὴ διόρθωση ἀρρωστημένων μελῶν".

Η ΑΜΑΡΤΙΑ
Εἶναι γεγονὸς ἀναμφισβήτητο, ὅτι ὅλοι οἱ ἄνθρωποι ἁμαρτάνομε,

«ὅτι  οὐκ  ἔστιν  ἄνθρωπος,  ὃς  ζήσεται,  καὶ  οὐχ  ἁμαρτήσει».  Ἐκεῖνο, 
ἑπομένως, τὸ ὁποῖο διακρίνει τὸν Χριστιανὸ ἀπὸ τὸν μὴ Χριστιανὸ δὲν  
εἶναι ἡ ἀναμαρτησία, ἀλλὰ ἡ μετάνοια.

Μετὰ  τὴν  ἀποστασία  τῶν  πρωτοπλάστων  μὲ  τὴν  διάπραξη  τῆς 
προπατορικῆς ἁμαρτίας, ἡ ἀρρώστια τῆς ἁμαρτίας μπῆκε γιὰ τὰ καλὰ στὴ  
ζωὴ τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ ἁμαρτία, ποὺ εἶναι ἡ ἀθέτηση τοῦ θελήματος τοῦ 
Θεοῦ καὶ συνεπάγεται τὸν χωρισμὸ τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ Αὐτόν, ὁδηγεῖ τὸν 
ἄνθρωπο σὲ παρὰ φύσιν κατάσταση, ἐφ᾿ ὅσον αὐτὸς εἶναι πλασμένος γιὰ 
νὰ ζεῖ σὲ κοινωνία μὲ τὸν ἐν Τριάδι Θεό.

Ἔτσι ὁ ἄνθρωπος πρὶν ἀπὸ τὴν ἔλευση τοῦ Χριστοῦ πορευόταν «ἐν 
χώρᾳ καὶ σκιᾷ θανάτου» (Ἡσ. 9,1), μακριὰ ἀπὸ τὸν Θεό, ὑποχείριος τῆς 
ἁμαρτίας, τοῦ διαβόλου καὶ τοῦ θανάτου. Ἡ κατάσταση αὐτὴ ἦταν  
μοιραία γιὰ τὸν ἄνθρωπο, ὁ ὁποῖος ἦταν ἀδύνατο νὰ σωθεῖ μὲ τὶς δικές 
του  μόνο  δυνάμεις·  Ὁ  «Προμηθεὺς  Δεσμώτης»  τοῦ  Αἰσχύλου  εἰκονίζει 
ἀκριβῶς τὴν τραγικὴ καὶ ἀδιέξοδη ἀνθρωπίνως αὐτὴ κατάσταση.

Η ΕΝ ΧΡΙΣΤΩ ΑΠΟΛΥΤΡΩΣΗ
Ἀλλ᾿  «ὁ Θεὸς ἀγάπη ἐστί»  (Α´  Ἰω.  4,16).  Ἀπὸ ἀγάπη ἔφερε στὴν 

ὕπαρξη τὸν ἄνθρωπο, τὸν ὁποῖο οὐδέποτε ἔπαυσε νὰ ἀγαπάει, ἀκόμη καὶ 
μετὰ τὴν ἀποστασία του. Καρπὸς τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ εἶναι καὶ τὸ σχέδιο  
τῆς θείας οἰκονομίας, τὸ ὁποῖο ἔθεσε σὲ ἐφαρμογὴ μετὰ τὴ διάπραξη τῆς 
προπατορικῆς ἁμαρτίας, γιὰ νὰ προπαρασκευάσει τὸ ἔδαφος καὶ νὰ δώσει  
στὸν  ἄνθρωπο  τὴν  εὐκαιρία  ἐλευθέρως  νὰ  θελήσει  ἐν  Χριστῷ  νὰ



ἐπιστρέψει στὴν φυσική του κατάσταση,  κοινωνία καὶ  σχέση μὲ τὸν ἐν 
Τριάδι Θεό.

Γιὰ τὸν σκοπὸ αὐτὸ «πολυμερῶς καὶ πολυτρόπως ἐλάλησεν» (Ἑβρ. 
1,1) ὁ Θεὸς στοὺς ἀνθρώπους μέσῳ τῶν δικαίων, τῶν πατριαρχῶν, τῶν 
προφητῶν. Προπαρεσκεύασε ἔτσι τὸ ἔδαφος τῶν καρδιῶν τῶν ἀνθρώπων 
καὶ προανήγγειλε τὴν ἔλευση τοῦ Μεσσίου γιὰ νὰ σώσει τὸν ἄνθρωπο.  
Καὶ
«ὅτε ἦλθε τὸ πλήρωμα τοῦ χρόνου, ἐξαπέστειλεν ὁ Θεὸς τὸν Υἱὸν Αὐτοῦ» 
(Γαλ.  4,4),  ὁ  ὁποῖος  ἐγεννήθη  «ἐκ  Πνεύματος  Ἁγίου  καὶ  Μαρίας  τῆς 
Παρθένου». Αὐτὸς κατὰ τὴν ἐπὶ γῆς παρουσία του ἐφανέρωσε τὴν  
ἀλήθεια στοὺς ἀνθρώπους μὲ τὴν διδασκαλία, τὴν ζωὴ καὶ τὰ θαύματά 
Του. Ἐν τέλει ὁ «Υἱὸς καὶ Λόγος τοῦ Θεοῦ καὶ Θεός», ὁ ὁποῖος «ἐκένωσεν 
ἑαυτὸν μορφὴν δούλου λαβών» (Φιλιπ. 2,7), γιὰ νὰ σώσει τὸν ἄνθρωπο καὶ  
νὰ  ἀποκαταστήσει  τὴν  ἀμαυρωθεῖσα  εἰκόνα  εἰς  τὸ  «ἀρχαῖον  κάλλος», 
ὑπέμεινε κατὰ τὴν ἀνθρωπίνη φύση ἑκουσίως πολλὰ ἀτιμωτικὰ πάθη, τὸν  
ἐπονείδιστο  ἐπὶ  τοῦ  σταυροῦ  θάνατο  καὶ  τὴν  τριήμερο  ταφή.  Γιὰ  νὰ 
ἀναστηθεῖ  τὴν  τρίτη  ἡμέρα,  νὰ  ἀναληφθεῖ  τὴν  τεσσαρακοστὴ  καὶ  νὰ 
καθίσει ὡς Θεάνθρωπος πλέον «ἐν δεξιᾷ τοῦ Πατρός». Γιὰ νὰ «πέμψῃ τὸν 
Παράκλητον  τῷ  κόσμῳ»  κατὰ  τὴν  ἡμέρα  τῆς  Πεντηκοστῆς,  ὅταν 
φανερώθηκε δημοσίως ἐπὶ γῆς ἡ Ἐκκλησία ὡς Σῶμα Χριστοῦ, στὸ ὁποῖο 
ἐγκεντριζόμενος ὁ ἄνθρωπος σώζεται.

Μὲ  τὴν  πραγματοποίηση  τοῦ  σχεδίου  τῆς  θείας  οἰκονομίας,  ὁ 
Χριστὸς συνέτριψε τὸ διάβολο, τὴν ἁμαρτία, τὸν θάνατο καὶ ἔσωσε τόν 
ἄνθρωπο, ἐλευθερώνοντάς τον ἀπὸ τὴν δουλεία στοὺς παράγοντες  
αὐτοὺς  καὶ  δίνοντάς  του  τὴν  δυνατότητα  ἐλευθέρως  νὰ  ἀνταποκριθεῖ 
στὴν κλήση τοῦ Θεοῦ, νὰ ἐπιστρέψει στὴ φυσική του κατάσταση, στὴν  
κοινωνία μὲ τὸν Θεό, γιὰ νὰ πετύχει τὸν σκοπὸ τῆς ὑπάρξεώς του, τὸν 
ἁγιασμό, τὴν κατὰ χάριν θέωση.

Η ΣΥΣΤΑΣΗ ΤΟΥ ΜΥΣΤΗΡΙΟΥ
Ἀλλ᾿  ἐπειδὴ «ἔγκειται  ἡ  διάνοια  τοῦ  ἀνθρώπου ἐπιμελῶς ἐπὶ  τὰ 

πονηρὰ  ἐκ  νεότητος»  (Γεν.  8,21)  καὶ  οἱ  τρεῖς  ἐχθροὶ  τοῦ  ἀνθρώπου,  ὁ 
διάβολος, ὁ παλαιὸς ἄνθρωπος καὶ ὁ κόσμος ὁ ἐν τῷ πονηρῷ κείμενος, 
παρεμβαίνουν  στὴν  πορεία  τοῦ  ἀνθρώπου  πρὸς  τὴν  σωτηρία  καὶ 
προκαλοῦν πτώσεις καὶ τραύματα, ὁ Χριστὸς ἤδη μετὰ τὴν Ἀνάσταση,  
ὅταν ἐνεφανίσθη στοὺς Μαθητές, παρέδωσε τὸ μυστήριο τῆς Μετανοίας - 
Ἐξομολογήσεως μὲ τὰ ἀθάνατα λόγια Του «ἄν τινων ἀφῆτε τὰς ἁμαρτίας,  
ἀφίενται αὐτοῖς· ἄν τινων κρατῆτε, κεκράτηνται» (Ἰω. 20,2).



Μὲ  αὐτὸν  τὸν  τρόπο  χάρισε  στὸν  ἄνθρωπο  τὸ  ἰατρεῖο  γιὰ  νὰ 
θεραπεύεται ἀπὸ τὴν ἀσθένεια τῆς ἁμαρτίας μὲ τὴν χάρη τὴν  
ἀπορρέουσα  ἀπὸ  τὴν  θυσία  τοῦ  Χριστοῦ,  ἐφ᾿  ὅσον,  βεβαίως,  αὐτὸς 
συναισθάνεται τὴν κατάστασή του, συντρίβεται, μετανοεῖ καὶ καταφεύγει  
ἐλευθέρως σ᾿ αὐτό, τὸ μυστήριο τῆς ἀγάπης καὶ τῆς φιλανθρωπίας τοῦ 
Θεοῦ, ποὺ οἱ Ἅγιοι Πατέρες τὸ χαρακτηρίζουν ὡς «δεύτερον βάπτισμα».

ΠΡΙΝ ΤΗΝ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΗ
Τί εἶναι ἡ Ἐξομολόγηση; Ἡ Ἐξομoλόγηση εἶναι ἕνα ἀπὸ τὰ βασικὰ 

Μυστήρια τῆς Ἐκκλησίας. Μᾶς δίνει τὴ δυνατότητα νὰ «συμφιλιωθοῦμε» 
μὲ τὸν Θεό, νὰ ἐξετάσουμε τὴν πίστη καὶ τὴ ζῶὴ μας καὶ νὰ  
ἑξασφαλίσουμε πνευματικὴ ὑγεία. Εἶναι πράξη μετανοίας. Καὶ μετάνοια  
σημαίνει  ἀλλαγὴ  τοῦ  ἑαυτοῦ  μας,  στροφή,  μεταμόρφωση.  Ὅταν 
ἁμαρτάνουμε ἀπομακρυνόμαστε ἀπὸ τὸν Θεό. Ὅταν ὄμως μετανοούῦμε,  
ὁμολογοῦμε τὶς  ἁμαρτίες  μας καὶ  ζητᾶμε συγχώρεση,  ἐπιστρέφουμε σ΄ 
Αὐτόν.  Ἡ Ἐξομολόγηση μᾶς ἀπαλλάσσει ἀπὸ τὸ βάρος τῆς ἁμαρτίας.  
Ἐπιπλέον μᾶς  δίνει  τὴν  εὐκαιρία  νὰ  συζητήσουμε  τοὺς  βαθύτερους 
προβληματισμοὺς  μας,  νὰ  δεχτοῦμε  συμβουλὲς  καὶ  νὰ  ἐνισχυθοῦμε 
πνευματικά.

Πῶς καθιερώθηκε; Μήπως πρόκειται γιὰ πρὸσφατη ἐπινόηση τῶν 
κληρικῶν ; Τὸ Μυστήριο καθιερώθηκε ἀπὸ τὸν ἴδιο τὸν Χριστό. Αὐτὸς  
ἔδωσε  στόὺς  Ἀποστόλους  τὴν  ἐξουσία  νὰ  συγχωροῦν  ἁμαρτίες.  Στὴ 
συνέχεια οἱ Ἀπόστολοι μετέδωσαν τὸ χάρισμα αὐτὸ στὸὺς ἐπισκόπους καὶ  
τὸὺς Πρεσβυτέρους τῆς Ἐκκλησίας. Ἔτσι, μέσῳ τῆς κανονικῆς χειροτονίας  
διαιωνίζεται .

Εἶναι  ἀπαραίτητη  ἡ  Ἐξομολόγηση  γιὰ  ὅλους;  Μόνο  ἕνας 
ἀναμάρτητος δὲ χρειάζεται Ἐξομολόγηση. Ὁ ἅγιος Ἰὠάννης ὁ Θεολόγος 
γράφει ὅτι ὅποιος θεωρεῖ τὸν ἑαυτὸ του ἀναμάρτητο, βρίσκεται σὲ πλάνη 
καὶ μακριὰ ἀπὸ τὴν ἀλήθεια. Ἀλλὰ καὶ ὁ μόνος ἀναμάρτητος , ὁ Χρίστὸς , 
δὲχτηκε τὸ  βάπτισμα τῆς  μετανοίας  ἀπὸ τὸν  Προδρομο καὶ  ἔδειξε  τὴν 
ἀναγκαιότητα  τοῦ  Μυστηρίου.  Γὶ΄  αὐτὸ  ἡ  Ἐξομολόγηση  ἀποτελεῖ 
ἀναπόσπαστο στοιχεῖο τῆς Ὀρθόδοξης χριστιανικῆς ζωῆς.

Ποιός μπορεῖ νὰ ἐξομολογεῖ ; Ὅπὼς προαναφέραμε, ἡ  
Ἐξομολόγηση γίνεται σὲ ἕναν Πνευματικό. Δηλαδὴ σὲ ἱερέα ὁ ὁποῖος ἔχει  
ἐπιλεγεῖ εἰδικὰ γι΄ αὐτὸ τὸ ἔργο. Χρειάζεται βέβαα νὰ ἐπικοινωνήσουμε 
μαζί  του  γιὰ  νὰ  μᾶς  ὁρίσει  τὸν  χρόνο  καὶ  τὸν  τόπο,  ἐκτὸς  καὶ  ἂν 
ἐξομολογεῖ σὲ καθορισμένες τακτικὲς ἡμέρες καὶ ὧρές , ὅποτε δὲν εἶναι 
ἀπαραίτητη ἡ προηγούμενη συνεννόηση.



Καὶ ὁ πνευματικὸς ἔχει ἀμαρτίες ! Ὁ Πνευματικὸς δὲ συγχωρεῖ τὶς 
ἁμαρτίες μας μὲ τὴ δική του ἁγιότητα ἢ δύναμη, ἀλλὰ μὲ τὴ χάρη ποῦ τοῦ 
δόθηκε  ἀπὸ  τὸν  Θέὸ,  αὐτὸς  μεσολαβεῖ  μόνο.  Τὶς  δικές  του  ἁμαρτίες 
φροντίζει νὰ τὶς ἐξομολογεῖται καὶ αὐτὸς σὲ κάποιον ἄλλον Πνευματικό.

ΟΙ ΟΡΟΙ ΤΕΛΕΣΕΩΣ ΤΟΥ ΜΥΣΤΗΡΙΟΥ
Τὸ ἰατρεῖο εἶναι πάντα ἀνοικτὸ καὶ ἐπισκέψιμο. Ὁ ἄνθρωπος ἔχει  

τὴν δυνατότητα, ὅσες φορὲς ἀγωνιζόμενος τραυματίζεται καὶ ἁμαρτάνει, 
νὰ  προσέρχεται  ἐν  μετανοίᾳ  σ᾿  αὐτὸ  καὶ  νὰ  θεραπεύεται  ριζικῶς, 
λαμβάνοντας τὴν χάρη τῆς ἀφέσεως τῶν ἁμαρτιῶν, ποὺ πηγάζει  
ἀδιάκοπα  ἀπὸ  τὴν θυσία  τοῦ  Χριστοῦ.  Τοῦτο  ἐπιτυγχάνεται  διὰ  τῆς 
ἀναγνώσεως  τῆς  συγχωρητικῆς  εὐχῆς  ἀπὸ  τὸν  πνευματικὸ  πατέρα, 
φέροντα ἐπιτραχήλιον, ὅπως ὁρίζει ἡ διδασκαλία τῆς Ἐκκλησίας.

Γιὰ  νὰ  γίνουν  ὅλα  αὐτὰ  εἶναι  ἀπαραίτητο  ὁ  ἄνθρωπος  νὰ 
προσέρχεται στὸ Μυστήριο μὲ πίστη σ᾿ ὅλα ὅσα εἴπαμε, μὲ ἐπίγνωση τῆς 
καταστάσεώς του, μὲ προσωπικὴ ἀνάληψη τῆς εὐθύνης, μὲ συντριβὴ καὶ 
μετάνοια.  Νὰ  προσέρχεται  ἐλευθέρως  καὶ  ὄχι  ὑπὸ  πίεση,  ἀνάγκη  ἢ 
σκοπιμότητα.  Νὰ  εἶναι  ἀπολύτως  εἰλικρινής,  χωρὶς  τὴ  διάθεση  νὰ 
ἀποκρύψει κάποιες ἢ κάποια ἔστω ἁμαρτία, ἀπὸ φόβο ἢ ντροπή.

Ἂν αὐτὸ συμβεῖ, ὄχι μόνο δὲν θὰ συγχωρεθεῖ καμμία ἁμαρτία, ἀλλὰ  
στὶς  προηγούμενες  θὰ  προστεθεῖ  καὶ  ἡ  ἁμαρτία  τῆς  προσπαθείας 
ἐξαπατήσεως τοῦ πνευματικοῦ πατρός.  Ἀλλ᾿ «ὁ Θεὸς οὐ μυκτηρίζεται» 
(Γαλ. 6,7).

Τέλος,  εἶναι  ἀπαραίτητο  νὰ  προσέρχεται  στὸ  Μυστήριο  μὲ  τὴν 
βεβαιότητα στὴν ἀλήθεια, ὅτι δὲν ὑπάρχει ἁμαρτία ποὺ νὰ ὑπερβαίνει τὸ 
ἔλεος, τὴν ἀγάπη καὶ τὴν φιλανθρωπία τοῦ Θεοῦ. Δὲν ὑπάρχει, λοιπόν, 
ἁμαρτία ἀσυγχώρητος, πλὴν μιᾶς, τῆς ἀμετανοησίας, ὅπου ὁ ἄνθρωπος, 
ἐμμένοντας ἐγωιστικὰ στὴν ἁμαρτία του, ἀρνεῖται τὴν χάρη τῆς ἀφέσεως 
καὶ τὴν σωτηρία, διότι ὁ Θεὸς «θέλει μὲν πάντας ἀνθρώπους σωθῆναι καὶ 
εἰς  ἐπίγνωσιν  ἀληθείας  ἐλθεῖν»  (Α´  Τιμ.  2,4),  ἀλλ᾿  «οὐδένα  ἀναγκάζει  
σωθῆναι».

Ἐμπόδια γιὰ τὴν προσέλευση στὸ Μυστήριο. Γνωρίζουμε βεβαίως, 
ὅτι οὔτε ὁ διάβολος, οὔτε ὁ κακὸς ἑαυτός μας, οὔτε ὁ κόσμος, ποὺ ζεῖ χωρὶς  
Χριστό,  καὶ  «ὅλος  ἐν  τῷ  πονηρῷ  κεῖται»  (Α´  Ἰω.  5,19),  θέλουν  νὰ 
προσερχόμαστε στὸ μυστήριο τῆς Μετανοίας -  Ἐξομολογήσεως.  Ἐπειδὴ 
αὐτὴ ἡ ἀνίερη συμμαχία σκοπὸ ἔχει  τὴν καταστροφὴ καὶ  ἀπώλεια τοῦ 
ἀνθρώπου,  πολεμάει  μὲ  λύσσα  τὴ  συμμετοχή  του  στὸ  Μυστήριο,



ναρκοθετώντας  καὶ  παγιδεύοντας  μὲ  διαφόρους  τρόπους  καὶ  μέσα  τὸ 
δρόμο,  ποὺ  ὁδηγεῖ  σ᾿  αὐτό.  Ἂς  ἀναφερθοῦμε  σὲ  μερικά,  τὰ  πιὸ  
συνηθισμένα.

Κατ᾿ ἀρχάς, οἱ ἐχθροὶ αὐτοὶ τοῦ ἀνθρώπου τὸν παρακινοῦν στὴν 
διάπραξη τῆς ἁμαρτίας, τὴν ὁποία ἐξωραΐζουν καὶ προβάλλουν ὡς κάτι τὸ  
φυσικὸ  καὶ  ἀκίνδυνο.  Ὅταν  ὅμως  παρασύρουν  τὸν  ἄνθρωπο  στὴν 
διάπραξη τῆς ἁμαρτίας, τότε μεγαλοποιοῦν τὰ πράγματα, προσπαθώντας  
νὰ  τὸν  κρατήσουν  δέσμιο  στὴν  κατάσταση  αὐτή.  Τοῦ  λέγουν,  ὅτι  ἡ 
κατάσταση εἶναι μὴ ἀναστρέψιμη καὶ δὲν ὑπάρχει σωτηρία γι᾿ αὐτόν.

Ἂν δὲν πετύχουν τίποτα μ᾿  αὐτὸν τὸν τρόπο,  ἐπιστρατεύουν τὸν 
φόβο καὶ τὴν ντροπή, ποὺ αἰσθάνεται ὁ ἄνθρωπος μετὰ τὴ διάπραξη τῆς 
ἁμαρτίας, γιὰ νὰ τὸν ἀποτρέψουν ἀπὸ τὴν συμμετοχὴ στὸ Μυστήριο. Ἂν  
κι ἐδῶ ἀποτύχουν, τεχνηέντως προσπαθοῦν νὰ πλήξουν τὴν ἀξιοπιστία 
καὶ τὴν ἐχεμύθεια τοῦ πνευματικοῦ πατρός.

Ἀκόμη προσπαθοῦν νὰ τὸν ἀποτρέψουν ἀπὸ τὴν συμμετοχὴ στὸ 
Μυστήριο, ὑποδεικνύοντας ὡς ἐναλλακτικὴ λύση τὸ νὰ ἐξομολογηθεῖ ὁ 
ἄνθρωπος τὰ ἁμαρτήματά του στὶς εἰκόνες ἢ ἀπ᾿ εὐθείας στὸν Θεό. Ἀλλ᾿  
ὁ  ἴδιος  ὁ  Χριστὸς  ἔδωσε στοὺς  Ἀποστόλους  καὶ  τοὺς  διαδόχους  αὐτῶν, 
ἐπισκόπους καὶ κατ᾿ ἐντολὴν αὐτῶν εἰς τοὺς πρεσβυτέρους, τὴν ἐξουσίαν 
τοῦ «δεσμεῖν  καὶ  λύειν»  τὶς  ἁμαρτίες  τῶν ἀνθρώπων καὶ  ἡ  Μία,  Ἁγία, 
Καθολικὴ καὶ Ἀποστολικὴ Ἐκκλησία, ἀπὸ τὸ Ἅγιον Πνεῦμα ὁδηγουμένη, 
καθώρισε τὸν συγκεκριμένο τρόπο τελέσεως τοῦ Μυστηρίου, μὲ τὸν ὁποῖο 
καὶ μόνο χορηγεῖται ἡ χάρη τῆς ἀφέσεως τῶν ἁμαρτιῶν στὸν ἄνθρωπο.

Ἂν  σ᾿  ὅλα  αὐτὰ  προσθέσουμε  τὴν  παρακίνηση  ἀναβολῆς  τῆς 
ἐξομολογήσεως γιὰ ἀργότερα ἢ καὶ γιὰ τὰ γεράματα ἀκόμη, ἢ τὴν πολὺ 
δόλια παγίδα, στὴν ὁποία πέφτει ὁ ἄνθρωπος ὅταν λέγει, γιατί νὰ πάω νὰ  
ἐξομολογηθῶ,  ἀφοῦ  θὰ  ἁμαρτήσω  καὶ  πάλι,  μὲ  κίνδυνο  νὰ  φανῶ  ὅτι 
ἐμπαίζω τὸ Μυστήριο,  καταλαβαίνουμε,  ὅτι  ὁ  Χριστιανὸς «διαβαίνει  ἐν 
μέσῳ παγίδων πολλῶν» (Σοφ. Σειρὰχ 9,13) κατὰ τὴν πορεία του πρὸς τὸ 
μυστήριο τῆς Μετανοίας - Ἐξομολογήσεως.

Ἀλλ᾿  ὅλα  αὐτὰ  τὰ  ἐμπόδια  καὶ  οἱ  παγίδες  τῶν  «ἐχθρῶν  τοῦ 
ἀνθρώπου», ποὺ σκοπὸ ἔχουν νὰ τὸν ἀποτρέψουν ἀπὸ τὸ νὰ μετάσχει στὸ 
Μυστήριο, μᾶς βοηθοῦν νὰ κατανοήσουμε τὴν σημασία τῆς συμμετοχῆς 
μας σ᾿ αὐτό, ποὺ εἶναι ὅρος «ἐκ τῶν ὧν οὐκ ἄνευ» γιὰ τὴν σωτηρία μας, 
καθὼς καὶ τὴν προσοχὴ καὶ τὸν σεβασμὸ ποὺ πρέπει νὰ μᾶς διακρίνουν, 
γιὰ νὰ γίνονται ὅλα «εὐσχημόνως καὶ κατὰ τάξιν» (Α´ Κορ. 14,40).



ΕΠΙΛΟΓΗ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΥ ΚΑΙ ΣΥΝΕΡΓΑΣΙΑ ΜΑΖΙ ΤΟΥ
Κατ᾿  ἀρχάς,  εἶναι  ἀπαραίτητο  μὲ  πολλὴ  προσευχὴ  καὶ  πολλὴ 

προσοχὴ νὰ ἐπιλέξουμε τὸν  πνευματικό  μας  πατέρα,  ποιμένα «καλόν, 
γραμματισμένον, σοφόν, ἐνάρετον, εὐλαβῆ» (ἅγιος Κοσμᾶς ὁ Αἰτωλός),  
γιὰ νὰ κάνουμε ὑπακοὴ καὶ νὰ συνεργασθοῦμε ἐλευθέρως, μὲ χαρὰ καὶ 
ὑπομονὴ  μαζί  του  γιὰ  τὴν  πνευματική  μας  προκοπή.  Κατόπιν,  εἶναι 
ἀπαραίτητο  ἐκτὸς  ἀπὸ  τὴ  συναίσθηση  τῆς  καταστάσεώς  μας  καὶ  τὴν 
εἰλικρίνεια τῆς ἐξομολογήσεως νὰ ἀναλαμβάνουμε πλήρως τὴν εὐθύνη 
γιὰ  τὴν  διάπραξη  τῶν  «λόγῳ  ἢ  ἔργῳ  ἢ  διανοίᾳ»  ἁμαρτιῶν  καὶ  νὰ 
ἀποφεύγουμε νὰ ἐπιρρίπτουμε αὐτὴν στοὺς ἄλλους.

Ἐπίσης,  ἀπολύτως  ἀπαραίτητο  εἶναι  νὰ  ἀπορρίπτουμε  κάθε 
συμβιβασμὸ  πρὸς  τὴν  ἁμαρτία  καὶ  νὰ  εἴμαστε  ἀποφασισμένοι  νὰ 
ἀγωνιζόμαστε ἀκατάπαυστα, μὲ ὑπομονὴ καὶ πνεῦμα συνεργασίας μὲ  
τὸν  πνευματικό, γιὰ τὴν ὁριστικὴ νίκη κατὰ τῆς ἁμαρτίας. Γιὰ τὴν  
ἐπίτευξη τοῦ σκοποῦ αὐτοῦ, εἶναι αὐτονόητο, ὅτι θὰ δεχόμαστε μὲ χαρὰ 
τὶς συμβουλές,  τὶς παρατηρήσεις καὶ τὰ φάρμακα, μὲ τὰ ὁποῖα θὰ μᾶς 
ἐπιτιμᾶ ὁ πνευματικός, ὅταν τὸ κρίνει ἀπαραίτητο.

Πρὶν  κλείσουμε  τὴν  σύντομη  αὐτὴ  ἀναφορὰ  στὸ  μυστήριο  τῆς 
Μετανοίας  -  Ἐξομολογήσεως,  ἐπιθυμοῦμε  νὰ  θίξουμε  μερικὲς  ἀκόμη 
πτυχὲς αὐτοῦ, ποὺ ἀπασχολοῦν τοὺς ἀνθρώπους, γιατί ὑπάρχει σύγχυση 
γύρω ἀπὸ αὐτές.

ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΗ
Ποῦ γίνεται ἡ Ἐξομολόγηση; Συνήθως ἡ Ἐξομολόγηση γίνεται στὸν  

Ναό. Μπορεῖ ὄμως νὰ γίνει καὶ σὲ κάποιο παρεκκλήσιο ἢ ἄλλον χῶρο.
Πῶς  γίνετα  ;  Καθόμαστε  ἀντικρίζοντας  τὶς  εἰκόνες  καὶ  μὲ  τὴν 

προτροπὴ  τοῦ  Πνευματικοῦ  ἐξομολογούμαστε  τὶς  ἁμαρτίες  μας. 
Μποροῦμε ἐπίσης νὰ συμβουλευτοῦμε τὸν Πνευματικὸ γιὰ κάποιο θέμα 
ποῦ μᾶς ἀπασχολεῖ. Ὅταν ὁλοκληρώσουμε τὴν ἐξομολόγηση γονατίζουμε  
καὶ  ὁ  Πνευματικὸς  βάζοντας  τὸ  πετραχήλι  (σύμβολο  τῆς  ἱερατικῆς 
λειτουργίας του) πάνω στὸ κεφάλι μας, ζητᾶ ἀπὸ τὸν Θεὸ τὴν ἄφεση τῶν 
ἁμαρτιῶν  μας.  Φεύγοντας  ἀσπαζόμαστε  τὸ  πετραχήλι  καὶ  τὸ  χέρι  τοῦ  
Πνευματικοῦ.

Τί πρέπει νὰ πῶ στὴν Ἐξομολόγηση; Στὴν Ἐξομολόγηση  
ἐξετάζουμε  τὰ  αἰσθήματα,  τὶς  σκέψεις,  τὰ  λόγια,  τὶς  πράξεις,  τὴ 
συμπεριφoρά, τὶς συνήθειες, τὶς ἀξίες, τὶς προτεραιότητες, τὸὺς στόχους,  
τὴν κατεύθυνση καὶ τὸν τρόπο τῆς ζωῆς μας. Δὲν περιοριζόμαστε  
στὴν προσωπικὴ μᾶς



πνευματικὴ  ζωή,  ἀλλὰ  συνεξετάζουμε  τὶς  οἰκογενειακὲς  σχέσεις,  τὶς 
κοινωνικὲς σχέσεις, τὴν ἐργασία, ἀκόμα καὶ τὴ διασκέδασή μας. Καὶ αὐτὸ 
ἐπειδὴ ὅλη μας ἡ ζῶὴ πρέπει νὰ φωτιστεῖ ἀπὸ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα. Ὄχι γιὰ νὰ  
καταδικάσουμε τὸν ἑαυτὸ μας, ἀλλὰ γιὰ νὰ ἐξασφαλίσουμε τὴν πορεία  
μας  πρὸς  τὸν  Χριστό.  Μποροῦμε  λοιπὸν  νὰ  θέσουμε  στὴν  κρίση  τοῦ 
Πνευματικοῦ  ζητήματα  πού  μᾶς  ἀπασχολοῦν,  ὥστε  νὰ  πάρουμε 
ἀποφάσεις  καὶ  νὰ  κάνουμε  ἐπιλογὲς  πού  μᾶς  προάγουν  πνευματικὰ 
ἀποφεύγοντας ταυτόχρονα ἄλλες πού μποροῦν νὰ ζημιώσουν τὴν ψύχὴ 
μας .

Δὲ σκότωσα, οὔτε ἔκλεψα...τί νὰ ἐξομολογηθῶ; Ὅτὰν ἔχουμε τέτοια  
ἀπορία,  ἀποκαλὺπτουμε ὅτι  δὲ γνωρίζουμε τὴ διδασκαλία τοῦ Χριστοῦ. 
Ἐπειδὴ ὁ Χριστὸς μᾶς διδάσκει ὅτι καὶ οἱ ἁμαρτωλοὶ λογισμοὶ ἀκόμα μᾶς 
ἀπομακρύνουν  ἀπὸ  τὸν  Θεό.  Ἐπίσης  ,  ἁμαρτάνουμε  ὄχι  μόνο  ὅταν 
πρὰττουμε κάτι κακό, ἀλλὰ καὶ ὅταν δὲν ἐφαρμόζουμε τὸ καλό. Ἄραγε 
ποιὸς μπορεῖ νὰ ἰσχυριστεῖ ὅτι ἐκπληρώνει πραγματικὰ τὴν ἐντολὴ τῆς 
ἀγάπης καὶ μάλιστα πρὸς τοὺς ἐχθρούς του;

Ὑπάρχει ἕνας εὔκολος τρόπος ἐξέτασης τοῦ ἑαυτοῦ μου σύμφωνα  
μὲ τὸ νόμο τοῦ Θεοῦ;  Ὑπάρχουν οἱ  δέκα Ἐντὸλὲς καὶ  ἡ  ἐρμηνεία τους 
κάτω  ἀπὸ  τὸ  πρίσμα  τῆς  Καινῆς  Διαθήκης.  Τὸ  τελειότερο  ὄμως  καὶ 
ἀκριβέστερο κριτήριο εἶναι ἡ ἐντολὴ τῆς ἀγάπης πρὸς τὸν Θὲὸ καὶ πρὸς 
τὸν συνάνθρωπο. Σύμφωνα μὲ τὰ λόγια του Χριστοῦ, σ΄ αὐτὴ τὴν Ἐντὸλὴ 
περιέχονται  ὅλες  οἱ  ἄλλες  Ἐντόλὲς.  Δὲ  μποροῦμε,  γιὰ  παραδειγμα,  νὰ 
ἀγαπᾶμε τὸν Θὲὸ καὶ νὰ παραβαίνουμε τὶς ἐντολές Του. Οὔτε γίνεται νὰ 
ἀγαπᾶμε τοὺς ἀνθρώπους καὶ ταὺτὸχρονα νὰ διαπράττουμε ἀδικίες σὲ 
βάρος  τους.  Μάλιστα  ἡ  γνησιότητα  τῆς  ἀγάπης  πρὸς  τὸν  Θὲὸ 
ἀποκαλύπτεται  ἀπὸ  τὴν  ἀγάπη  πρὸς  τὸν  συνάνθρωπο.  Ἔτσι,  ὅταν 
ἀδιαφοροῦμε γιὰ τοὺς ἄλλους ἢ τοὺς κακομεταχειριζόμαστε, δείχνουμε  
ὅτι δὲν ἔχουμε ἀγάπη πρὸς τὸν Θεό. Περιφρονοῦμε τὴν Ἐντολή Του γιὰ 
τὴν ἀγάπη πρὸς τὸν συνάνθρωπο καὶ δὲ σεβόμαστε τὰ δημιουργήματά 
Του.

Μοῦ  φαίνεται  δύσκολο  νὰ  μιλήσω γιὰ  τόσο  προσωπικὰ  θέματα. 
Αἰσθάνομαι ντροπή. Τί θὰ σκεφτεῖ ὁ Πνευματικὸς; Πρέπει νὰ βλέπουμε τὸ  
ἐξομολογητήριο σὰν ἰατρεῖο καὶ τὸν Πνευματικὸ σὰν γιατρό. Γιὰ ἐμᾶς ἡ 
Ἐξομολόγηση εἶναι θέμα ψυχικῆς – συχνὰ καὶ σωματικῆς – ὑγείας . Γιὰ  
τὸν  Πνευματικὸ  πάλι  εἶναι  κάτι  τὸ  συνηθισμένο.  Δὲν  πρόκειται  νὰ 
σοκαριστεῖ ἀπὸ τὶς δίκὲς μας ἁμαρτίες. Σίγουρα ἔχει ἀκούσει χειρότερες.  
Ἐξάλλου, δὲν  εἶναι  περίεργο  ἡ  ντροπή,  πού  μᾶς  λείπει  τὴν  ὥρα  τῆς 
ἁμαρτίας, νὰ μᾶς κυριεύει τὴν ὥρα τῆς μετανοίας;



Φοβᾶμαι  μήπως  ὁ  Πνευματικὸς  φανερώσει  τὶς  ἁμαρτίες  μου.  Ὁ 
Πνευματικὸς ἔχει ἱερὸ καθῆκον νὰ τηρεῖ τὸ ἀπόρρητο τῆς  
Ἐξομολογήσεως, τὸ ὁποῖο μάλιστα ἀναγνωρίζεται καὶ ἀπὸ τὸν νόμο. Σὲ 
περίπτωση  παράβασης  αὐτοῦ  τοῦ  καθήκοντος  ἐλέγχεται  ἀπὸ  τὸν 
Ἐπίσκοπό  του  καὶ  τὴν  Ἐκκλησιαστικὴ  Δικαιοσύνη.  Ὅπως  ἀναφέραμε 
πρωτύτερα,  τὸν  Πνευματικὸ  θὰ  πρέπει  νὰ  τὸν  ἀντιμετωπίζουμε  ὡς 
θεραπευτή.  Ἔτσι  χρειάζεται  νὰ  τὸν  περιβάλλουμε  καὶ  μὲ  ἀνάλογη 
ἐμπιστοσύνη. Γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν ἐπιλέγουμε ἐλεύθερα καὶ μὲ δικὴ μας  
εὐθύνη τὸν Πνευματικό, ὥστε νὰ εἶναι πρόσωπο μὲ πίστη καὶ ἀρετὴ καὶ 
νὰ  ἔχει  τὴν  κὰλὴ  μαρτυρία  τῶν πιστῶν. Μάλιστα ἡ παράδοση τῆς  
Ἐκκλησίας μᾶς συνιστᾶ τὴν τακτικὴ ἐξομολόγηση στὸν ἴδιο Πνευματικὸ 
καὶ  τὴν  ἀποφυγὴ  τῆς  ἐναλλαγῆς  του.  Ἐξάλλου,  ἔχει  διαπιστωθεῖ  ὅτι 
συνήθως ἐμεῖς οἱ ἴδιοι γινόμαστε αἰτία κοινοποίησης τῆς προσωπικῆς μας 
ζωῆς , ὅταν τὴν ἐμπιστευόμαστε σὲ ἀκατάλληλα πρόσωπα, τὰ ὁποῖα δὲν 
ἔχουν κἂν τὴν ἰδιότητα τοῦ Πνευματικοῦ.

Πῶς πρέπει νὰ λέγονται οἱ ἀμαρτίες στὸν Πνευματικό; Ἀρκεῖ μία 
ἁπλή,  σὰφὴς καὶ  σύντομη ἀναφορά.  Δὲ  χρειάζονται  οὔτε λεπτομέρειες 
(ἰδιαὶτερα  γιὰ  τὰ  σαρκικὰ  θέματα),  οὔτε  μακροσκελεῖς  εἰσαγωγὲς  ἢ 
δικαιολογίες. Ἂν εἶναι ἀπαραίτητο, θὰ ζητήσει ὁ πνευματικὸς  
περισσότερες πληροφορίες. Αὐτὸ πού σίγουρα χρειάζεται εἶναι ταπείνωση  
καὶ συναίσθηση τῶν ἁμαρτιῶν μας .

Τί μπορεῖ νὰ μοῦ πεῖ ὁ Πνευματικὸς; Νὰ ἐξηγήσει τὴ σπουδαιότητα 
μιᾶς  ἁμαρτίας.  Νὰ  συμβουλεύσει  γιὰ  τὴν  ἀποφυγή  της.  Νὰ  δώσει 
ἀπάντηση σὲ κάποιο ἐρώτημα ποῦ τοῦ θέσαμε.

ΜΕΤΑ ΤΗΝ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΗ
Μετὰ τὴν εὐχὴ τοῦ Πνευματικοῦ ἔχουν συγχωρεθεῖ ὅλες οἱ  

ἁμαρτίες μου; Μήπως κάποιες θὰ πρέπει νὰ τὶς ἐξομολογηθῶ πάλι;  Ἡ 
Εὐχὴ  τοῦ  Πνευματικοῦ  δίνει  τὴν  ἄφεση  ὅλων  τῶν  ἀμαρτιῶν  πού 
ἑξαγορεύσαμε. Συνεπῶς τυχόν ἀμφιβολία μας γιὰ τὸ θέμα αὐτὸ δείχνει 
ἔλλειψη  πίστης  στὸ  Μυστήριο  καὶ  στὴ  δύναμη τοῦ  Θεοῦ.  Ἂν  πάλι  δὲν 
ἀναφέραμε  κάτι  βασικὸ  σὲ  σχέση  μέ  κάποια  ἁμαρτία,  χρειάζεται  τὴν 
ἐπόμενη φορά νὰ τὸ διευκρινίσουμε.

Ἂν  ξεχάσω κάποια  ἁμαρτία;  Ἂν  κρύψω  κάποια  ἀπὸ  ντρόπὴ;  Ἂν 
ξεχάσαμε κάτι καὶ ἐφόσον δὲν εἶναι σοβαρό, μποροῦμε νὰ τὸ ἀναφέρουμε 
στὴν  ἑπόμενη  Ἐξομολόγηση.  Ἂν  ὄμως  παραλείψαμε  κάποια  ἀμαρτία 
ἐσκεμμένα, τότε δὲν πρέπει νὰ θεωροῦμε ὅτι μᾶς δόθηκε ἄφεση καὶ δὲν



πρέπει  νὰ  κοινωνήσουμε,  ἀκόμη  καὶ  ἂν  πήραμε  τὴν  ἄδεια  τοῦ  
Πνευματικοῦ.

Εἶναι  ἀπαραίτητη  ἡ  Θεία  Κοινωνία  μετὰ  τὴν  Ἐξομολόγηση;  Ἡ 
μετάνοια  δὲν  περιορίζεται  στὸ  Μυστήριο  τῆς  Ἐξομολογήσεως.  Ἡ
«συμφιλίωση» καὶ ἡ ἕνωσή μας μὲ τὸν Θεό δὲν ὁλοκληρώνεται χὼρὶς τὴ 
Θεία  Κοινωνία  .  Αὐτὴ  εἶναι  ἡ  Μυστηριακὴ  ἕνωση  μὲ  τὸν  Θεάνθρωπο 
Χριστό.  Τὸ  ἀποκορύφωμα  τῶν  Μυστηρίων.  Ἡ  Ἐξομολόγηση  μᾶς 
προετοιμάζει γιὰ τὴ Θεία Κοινωνία .

Μπορῶ  νὰ  κοινωνήσω  λοιπὸν  ἀφοῦ  ἐξομολογήθηκα;  Μετὰ  τὴν 
ἐξομολόγηση θὰ πρέπει νὰ ζητήσουμε ἀπὸ τὸν Πνευματικὸ τὴν ἄδεια νὰ 
μεταλάβουμε. Αὐτὸς θὰ ὁρίσει τὸν χρόνο, τὴ συχνότητα καὶ τὸν τρόπο τῆς  
προετοιμασίας μας (νηστεία, προσευχή, συγχώρεση – συμφιλίωση μὲ τούς  
ἄλλους).

Ὅμως τί νόημα ἔχει νὰ ἐξομολογοῦμαι τακτικά, ὅταν γνωρίζω ὅτι  
θὰ ἐπαναλάβω τὶς ἴδιες ἀμαρτίες; Ὅπως κάποιος πού πάσχει ἀπὸ χρόνια 
ἀσθένεια δὲν παύει νὰ προσπαθεῖ γιὰ τὴν ἀπαλλαγή του, ἔτσι καὶ ἐκεῖνος  
πού ἐπιθυμεῖ πραγματικὰ τὴν πνευματικὴ ὑγεία φροντίζει ἀδιάκοπα νὰ 
τὴν ἀποκτήσει . Αὐτὸς εἶναι ὁ πνευματικὸς ἀγώνας τοῦ ἀνθρώπου ἡ διὰ 
βίου  μετάνοια.  Τὸ  Μυστήριο  τῆς  Ἐξομολόγησης  ἐξασφαλίζει  ὅτι  καμιά 
ἁμαρτία δὲ μπορεῖ νὰ μᾶς ἀπομακρύνει ἀπὸ τὸ ἔλεος τοῦ Θεοῦ. Μόνο ἡ 
ἔλλειψη μετανοίας μπορεῖ νὰ μᾶς καταδικάσει στὴν αἰώνια στέρησή Του.

ΕΠΙΤΙΜΙΑ
Δυὸ  λόγια  γιὰ  τὰ  ἐπιτίμια.  Κι  ἐδῶ  ὑπάρχει  πολλὴ  σύγχυση. 

Ἀκούγονται καὶ γράφονται σχετικῶς τὰ πλέον ἀντιφατικὰ πράγματα ὑπὸ 
τὴν ἐπίδραση ἑτεροδόξων διδασκαλιῶν.

Κατὰ τὴν διδασκαλία τῆς Ἐκκλησίας, τὰ ἐπιτίμια δὲν εἶναι ποινές, 
ποὺ πρέπει νὰ ἐκτίσει ὁ ἁμαρτωλὸς γιὰ νὰ ἐξιλεώσει τήν θεία δικαιοσύνη, 
ὅπως ὑποστηρίζουν οἱ αἱρετικοί. Τὰ ἐπιτίμια εἶναι φάρμακα πνευματικά, 
τὰ  ὁποῖα  χορηγοῦνται  μὲ  πολλὴ  προσοχὴ  καὶ  διάκριση  ἀπὸ  τὸν 
πνευματικό, ὅταν κρίνει ὅτι χρειάζεται νὰ ἐνισχυθεῖ ὁ πιστὸς στὸν ἀγώνα 
γιὰ τὴν καταστολὴ τῶν παθῶν καὶ τὴν παγίωση τῆς μετανοίας του. Γι᾿  
αὐτὸ  καὶ  ἡ  ἐπιβολὴ  τῶν  ἐπιτιμίων  δὲν  εἶναι  ἀναγκαῖος  ὅρος  γιὰ  τὴν 
χορήγηση τῆς ἀφέσεως.

Τὰ ἐπιτίμια χορηγοῦνται ἀπὸ τὸν πνευματικὸ ἀπαθῶς, μὲ ἀγάπη  
καὶ πρέπει νὰ εἶναι ἀνάλογα μὲ τὴν σοβαρότητα τῆς ἁμαρτίας καὶ τοῦ  
πάθους,



ποὺ καλοῦνται νὰ θεραπεύσουν, καθὼς καὶ μὲ τὴν ἑτοιμότητα καὶ  
διάθεση τοῦ πιστοῦ γιὰ μετάνοια.

Εἴδη δὲ ἐπιτιμίων εἶναι ἡ πρὸς καιρὸν ἀποχὴ ἀπὸ τὸ μυστήριο τῆς 
Θείας  Εὐχαριστίας,  ἡ  ἐπὶ  πλέον  νηστεία,  προσευχή,  ἐλεημοσύνη,  οἱ 
γονυκλισίες κ.ἄ.

ΔΙΑΦΟΡΕΣ ΜΥΣΤΗΡΙΟΥ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΕΩΣ 
ΚΑΙ «ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΕΩΣ» ΑΙΡΕΤΙΚΩΝ
Ὡς πρὸς τὸ πρῶτο θέμα, ἐκ προοιμίου λέγομε, ὅτι ἡ ὅποια ὁμοιότης 

εἶναι ἐξωτερική. Ἡ Ἐκκλησία ὡς Σῶμα Χριστοῦ, ὑπὸ τοῦ Ἁγίου Πνεύματος  
ἐμπνεομένη  καὶ  καθοδηγουμένη,  μὲ  τὸ  μυστήριο  τῆς  Μετανοίας  - 
Ἐξομολογήσεως  χορηγεῖ  στὸν  εἰλικρινῶς  μετανοοῦντα  καὶ 
ἐξομολογούμενον  ἐνώπιον  τοῦ  πνευματικοῦ,  τὴν  σωστικὴ  χάρη  τῆς 
ἀφέσεως τῶν ἁμαρτιῶν. Οἱ αἱρετικοὶ καὶ ὅλοι οἱ ἀποκόψαντες ἑαυτοὺς  
ἀπὸ  τὴν Ἐκκλησία, δὲν ἔχουν τὴν χάρη τοῦ Ἁγίου Πνεύματος.  
Ἑπομένως τὰ
«μυστήριά» τους εἶναι ἁπλὲς ἀπομιμήσεις τῶν Μυστηρίων τῆς Ἐκκλησίας 
καὶ  φυσικὰ δὲν  χορηγοῦν  τὴ  χάρη  τοῦ  Ἁγίου  Πνεύματος,  ἡ  ὁποία  δὲν 
ὑπάρχει στὴν αἵρεση. Αὐτὸ ποὺ εἴπαμε γενικῶς γιὰ τὰ «μυστήρια» τῶν 
αἱρετικῶν  ἰσχύει  βεβαίως  καὶ  γιὰ  τὴν  «ἐξομολόγηση»  τῶν  αἱρετικῶν. 
Κατόπιν  ὅλων  αὐτῶν  καθίσταται  προφανές,  ὅτι  ἀποτελεῖ  βαρυτάτη 
ἁμαρτία ἡ τυχὸν συμμετοχὴ Ὀρθοδόξων Χριστιανῶν στὰ «μυστήρια» τῶν 
αἱρετικῶν,  ὅπως  καὶ  ἡ  παροχὴ  τῶν  Μυστηρίων  τῆς  Ἐκκλησίας  στοὺς 
ἐμμένοντας στὴν αἵρεση.

ΔΙΑΦΟΡΕΣ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΕΩΣ
ΚΑΙ ΨΥΧΟΘΕΡΑΠΕΙΑΣ-ΨΥΧΑΝΑΛΥΣΕΩΣ
Καὶ ὡς πρὸς τὸ δεύτερο θέμα, θὰ μπορούσαμε νὰ ποῦμε ὅτι ἡ ὅποια 

ὁμοιότης  μεταξὺ  ἐξομολογήσεως  καὶ  ψυχοθεραπείας  ἢ  ψυχαναλύσεως 
εἶναι ἐξωτερική.

Στὸ μυστήριο τῆς Μετανοίας - Ἐξομολογήσεως οἱ πρωταγωνιστὲς 
εἶναι τρεῖς· ὁ Χριστός, ποὺ χορηγεῖ τὴν χάρη τῆς ἀφέσεως, ὁ πνευματικός,  
ὁ  ὁποῖος  κατὰ  τὸ  θέλημα  τοῦ  Θεοῦ,  ὡς  διάκονος  τῆς  καταλλαγῆς, 
ὑπηρετεῖ  στὴν  τέλεση  τοῦ  μυστηρίου  καὶ  ὁ  ἐν  συντριβῇ  καὶ  μετανοίᾳ 
ἐξομολογούμενος,  ὁ ὁποῖος ζητεῖ καὶ λαμβάνει ἀπὸ τὸν Χριστὸ διὰ τοῦ 
πνευματικοῦ  πατρὸς  τὴν  χάρη  τῆς  ἀφέσεως  τῶν  ἁμαρτιῶν,  τὴν 
συνακόλουθο  ψυχικὴ  ἰσορροπία  καὶ  τὴν  ἐν  γένει  πνευματικὴ  ὑγεία. 
Κυρίαρχα στοιχεῖα ἐδῶ εἶναι, ἀφ᾿ ἑνὸς ἡ ἐλεύθερη βούληση τοῦ ἀνθρώπου



νὰ λυτρωθεῖ ἀπὸ τὰ δεσμὰ τῶν παθῶν, ἀπὸ τὴν ὑπαρξιακὴ σύγχυση καὶ  
τὸ κενό, καὶ νὰ μεταστεῖ ἀπὸ τὴν παρὰ φύση ζωὴ τῆς ἁμαρτίας στὴν κατὰ 
φύση ζωὴ τοῦ Χριστοῦ, καὶ ἀφ᾿ ἑτέρου ἡ παντοδύναμος χάρη τοῦ Θεοῦ ἡ
«τὰ ἀσθενῆ θεραπεύουσα καὶ τὰ ἐλλείποντα ἀναπληροῦσα».

Στὴν ψυχοθεραπεία καὶ τὴν ψυχανάλυση, αὐτονόμως ἐνεργοῦσες,  
οἱ πρωταγωνιστὲς εἶναι δύο· ὁ ψυχοθεραπευτὴς ἢ ὁ ψυχαναλυτὴς καὶ ὁ 
ἀσθενής, ὁ ὁποῖος βιώνει τὰ πάσης φύσεως ὑπαρξιακὰ ἀδιέξοδα. Ἐδῶ ὁ 
ψυχοθεραπευτὴς  προσπαθεῖ  αὐτονόμως,  μὲ  μόνη  τὴν  ἐπικουρία  τῆς 
ἐπιστήμης, χωρὶς τὴν χάρη τοῦ Θεοῦ, νὰ προσεγγίσει τὸν ἄνθρωπο καὶ μὲ 
διαφόρους μεθόδους καὶ ἀγωγές, φαρμακευτικὲς ἢ μή, νὰ τὸν βοηθήσει 
κατασταλτικὰ  ἢ  ἐξισορροπητικὰ  σὲ  κάποιο  ἐπίπεδο,  πάντως  ποτὲ 
θεραπευτικά, ἐφ᾿ ὅσον δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ προσεγγίσει τὸ ταραγμένο 
ὀντολογικὸ  βάθος  τοῦ  ἀνθρώπου,  τὸ  ὁποῖο  εἶναι  ἀπροσπέλαστο  στὴν 
ἀνθρώπινη παρατήρηση καὶ τὸ πείραμα. Ἑπομένως ἀντιλαμβανόμεθα,  
ὅτι  ἐξομολόγηση καὶ ψυχοθεραπεία εἶναι διαφορετικὰ μεγέθη, μὴ  
συγκρίσιμα, τὸ μὲν θεανθρώπινο, τὸ δὲ ἀνθρώπινο.

ΜΕΤΑΝΟΙΑ: ΕΝΑΣ ΑΤΕΛΕΙΩΤΟΣ ΔΡΟΜΟΣ
Οἱ  ὡραιότεροι  συμβολισμοὶ  τῆς  Ἐκκλησίας  βρίσκονται  στὶς 

παραβολὲς  τοῦ  Καλοῦ  Σαμαρείτη  καὶ  τοῦ  Ἀσώτου  Υἱοῦ  (ἢ  τοῦ 
εὐσπλάγχνου πατέρα σύμφωνα μὲ κάποιους νεώτερους). Ἐκεῖ ἡ Ἐκκλησία  
προβάλλεται ὡς θεραπευτήριο στὸ ὁποῖο θεραπευόμαστε ἀπὸ τὰ  
τραύματα τῆς ἁμαρτίας καὶ ὡς πατρικὸ σπίτι τὸ ὁποῖο μᾶς περιμένει νὰ 
ἐπιστρέψουμε.  Σὲ  ἀντίθεση  μὲ  τὴν  ἀντίληψη  ἄλλων  ὁμολογιῶν,  ἡ 
Ὀρθόδοξη  Ἐκκλησία  ἀντιμετωπίζει  τὸν  πιστὸ  ποὺ  ἁμαρτάνει  ὄχι  ὠς 
παραβάτη ποὺ πρέπει νὰ τιμωρηθεῖ, ἀλλὰ ὠς ἀσθενὴ ποὺ ἔχει ἀνάγκη νὰ  
θεραπευθεῖ.

Κορυφαῖο Μυστήριο ποὺ διακονεῖ αὐτὴν τὴ θεραπεία εἶναι ἡ Ἱερὴ  
Ἐξομολόγηση. Τὸ Μυστήριο αὐτὸ τὸ ἴδρυσε ὁ ἴδιος ὁ Κύριος μὲ τὴν ἐντολή 
Του στοὺς Ἀποστόλους: «λάβετε Πνεῦμα Ἅγιον· ἄν τινων ἀφῆτε τὰς  
ἁμαρτίας, ἀφίενται αὐτοῖς, ἄν τινων κρατῆτε, κεκράτηνται» (Ἰω. 20, 22-23).  

Θεωροῦμε αὐτονόητο ὅτι θὰ σηκωθοῦμε ἂν πέσουμε, ὅτι θὰ  
πλύνουμε τὰ ρούχα μας ἂν λερωθοῦν, ὅτι θὰ πᾶμε στὸν γιατρὸ ἂν  

ἀρρωστήσουμε. Τὸ ἴδιο αὐτονόητο εἶναι ὅτι, ἂν λερώσουμε τὸ ἔνδυμα τῆς 
ψυχῆς μὲ τὴν ἁμαρτία, θὰ δεχτοῦμε τὸ λουτρὸ τῆς μετανοίας. Εἶναι ὅμως 
λυπηρό, ἐνῶ ὅλοι ἔχουμε ἀνάγκη αὐτοῦ τοῦ μυστηρίου καθὼς «οὐδείς 

ἀναμάρτητος ἐπὶ τῆς γῆς», ἡ ἄγνοια καὶ ἡ προκατάληψη νὰ στερεῖ  
πολλοὺς



πιστοὺς  ἀπὸ  τὶς  εὐεργεσίες  του.  Κάποιοι  δὲ  στὴ  σύγχρονη  ἐποχὴ 
καταφεύγουν στοὺς ψυχολόγους καὶ τὰ ψυχοφάρμακα ἢ σὲ ἄλλες  
ὕποπτες δραστηριότητες γιὰ νὰ δώσουν λύση στὰ προβλήματα ποὺ τοὺς 
ἀπασχολοῦν καὶ δὲν προστρέχουν στὸν Κύριο ποὺ εἶπε: «Δεῦτε πρός με 
πάντες οἱ κοπιῶντες καὶ πεφορτισμένοι, κἀγὼ ἀναπαύσω ὑμᾶς» (Ματθ.  
11, 28)!

Πολλοὶ  ρωτοῦν:  «Κάθε  πότε  πρέπει  νὰ  ἐξομολογούμαστε»;  Θὰ 
ἀπαντήσουμε πολὺ ἁπλά: Ὅποτε ἔχουμε κάτι.  Οὔτε ἀραιὰ καὶ σπάνια, 
ἀλλὰ οὔτε καὶ μὲ τὸ παραμικρό. Ἂν π.χ. πέσουμε καὶ χτυπήσουμε καὶ τὸ 
τραῦμα εἶναι  μικρό,  δὲν χρειάζεται  νὰ ἐνοχλήσουμε τὸν γιατρό.  Ἂν τὸ 
τραῦμα εἶναι μεγάλο, τότε ἀσφαλῶς θὰ τὸν ἐπισκεφθοῦμε.

Ἀφοῦ, λοιπόν, τὰ καθημερινὰ ἁμαρτήματα δὲν μποροῦμε εὔκολα  
νὰ τὰ ἀποφύγουμε, θὰ προσπαθήσουμε νὰ ζοῦμε σὲ συνεχῆ μετάνοια καὶ 
τακτικὴ ἐξομολόγηση. Χρονικὲς συνταγὲς δὲν ὑπάρχουν. Ὁ καθένας ἔχει 
τὴν  ἰδιαιτερότητά  του,  τὶς  δικές  του  ἀνάγκες  καὶ  μποροῦμε  μὲ  τὸν 
πνευματικό μας πατέρα νὰ βροῦμε τὴν χρυσὴ τομή.

Τέλος, ἂς μὴν ξεχνᾶμε ὅτι ἡ μετάνοια εἶναι ἕνας ἀτέλειωτος  
δρόμος,  μιὰ διαρκὴς κατάσταση,  ποὺ δὲν σταματάει  ποτέ.  Δὲν ὑπάρχει 
τέλος στὴ μετάνοια, γιατί τοῦτο θὰ σήμαινε τέλεια ὁμοίωση μὲ τὸν Θεό.  
Ἔτσι ἔζησαν οἱ ἅγιοι τῆς ἐκκλησίας μας. Ἔτσι ἂς προσπαθήσουμε νὰ τὴν 
ζήσουμε καὶ ἐμεῖς. Αὐτὴ ἂς εἶναι καὶ ἡ προσευχή μας: «Κύριε, δώρησαί μοι  
μετάνοιαν ὁλόκληρον καὶ καρδίαν ἐπίπονον εἰς ἀναζήτησίν σου».


	Το Μυστήριο τῆς Μετανοίας Ἐξομολογήσεως
	Η ΑΜΑΡΤΙΑ
	Η ΕΝ ΧΡΙΣΤΩ ΑΠΟΛΥΤΡΩΣΗ
	Η ΣΥΣΤΑΣΗ ΤΟΥ ΜΥΣΤΗΡΙΟΥ
	ΠΡΙΝ ΤΗΝ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΗ
	ΟΙ ΟΡΟΙ ΤΕΛΕΣΕΩΣ ΤΟΥ ΜΥΣΤΗΡΙΟΥ
	ΕΠΙΛΟΓΗ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΥ ΚΑΙ ΣΥΝΕΡΓΑΣΙΑ ΜΑΖΙ ΤΟΥ
	ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΗ
	ΜΕΤΑ ΤΗΝ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΗ
	ΕΠΙΤΙΜΙΑ
	ΔΙΑΦΟΡΕΣ ΜΥΣΤΗΡΙΟΥ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΕΩΣ ΚΑΙ «ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΕΩΣ» ΑΙΡΕΤΙΚΩΝ
	ΔΙΑΦΟΡΕΣ ΕΞΟΜΟΛΟΓΗΣΕΩΣ
	ΜΕΤΑΝΟΙΑ: ΕΝΑΣ ΑΤΕΛΕΙΩΤΟΣ ΔΡΟΜΟΣ

